## Artículo de reflexión

Recibido: 10 agosto de 2021 / Aceptado: 19 octubre de 2021

DOI: https://doi.org/10.25054/01240307.3159

# Afrohuilenses oprimidos: cuestiones para la organización política y una educación libertadora desde las comunidades afro en el Huila

Oppressed afrohuilenses: issues for political organization and a liberating education from the afro communities in Huila

Afrohuilenses oprimidos: questões para a organização política e uma educação liberadora desde as comunidades afro no Huila

Henry Steven Rebolledo Cortés

Doctorando en Ciencias Sociales Universidad Surcolombiana henrystevenrc@gmail.com

## Resumen

El presente artículo presenta una revisión de contexto sociohistórico y cultural en torno a la población afrodescendiente en contexto colombiano y Huilense. Se permite mostrar brevemente algunas características del movimiento y la organización social afro en Colombia, en el territorio Huilense, así como de las condiciones actuales de lucha, precarización, en tiempos de pandemia y conflictos sociopolíticos. Posterior, para finalizar se propone la educación propia afro, afroeducación, como una alternativa de poder, destacando el papel político de una educación desde lo propio, autónoma, liberadora, poscolonial, descolonizada desde y para las comunidades Afrohuilenses, que permita promover el reconocimiento, gozar de derechos y libertades.

**Palabras clave:** Educación, organización, política, afrocolombianidad, libertad.

#### **Abstract**

This article presents a review of the socio-historical and cultural context around the Afro-descendant population in a Colombian and Huilense context. It is allowed to briefly show some characteristics of the Afro movement and social organization in Colombia, in the Huilense territory, as well as the current conditions of struggle, precariousness, in times of pandemic and socio-political conflicts. Later, to conclude, the own Afro education is proposed, Afro-education, as an alternative of power, highlighting the political role of an education from the own, autonomous, liberating, postcolonial, decolonized from and for the Afro-Huilian communities, which allows promoting recognition, enjoy rights and freedoms.

**Keywords**: Education, organization, politics, AfroColombianity, liberty.

### Resumo

O presente artigo desenvolve uma reflexão sobre a população afrocolombiana num contexto Huilense, permite-se mostrar brevemente algumas características do movimento e organização afro-social na Colômbia e no território huilense, sua situação em tempos de pandemia e conflitos sociopolíticos, assim como um posicionamento da educação própria, afroeducação, para pensar e promover o reconhecimento e gozo de direitos e liberdades destacando o papel político da educação a partir de uma educação própria, libertadora, pós-colonial e descolonizada desde as comunidades Afrohuilenses.

**Palavras-chave:** educação, organização, política, Afro-colombianidade, liberdade.

## Introducción

A los desharrapados del mundo, y a quieres, descubriéndose en ellos, con ellos sufren y con ellos luchan.

Paulo Freire

Estamos a 30 años de conmemorar la constitución política de Colombia, un hito para las comunidades afrocolombianas y originarias en el país a casi 34 años de una ley general de educación aprobada en 1994 como la ley 115 del congreso de la república, ambas con un nuevo pacto social con las comunidades rezagadas, oprimidas y discriminadas en todas las dimensiones; económicas, sociales, educativas y culturales. Valorar estos 30 años invita a pensar que el camino a la

libertad y goce de derechos no solo ha sido largo y violento, sino que se nos presenta este 2021 con una crisis global de salud pública, con un estallido social y levantamiento de quienes justamente constituyeron la razón de la carta magna, así como una ley de "inclusión educativa", que prometían libertades.

Ha sido la etnoeducación en Colombia una lucha desde las comunidades afro¹ por más de años para la liberación, descolonización, la explotación, esclavitud y opresión del sujeto afro. Y se ha dado en dos posibles vías; de manera endógena, es decir, hacia la libertad de la por opresión parte comunidades y desde generar en el actor social afrocolombiano un actor político, sociocultural. De exógena, hacia manera educación para toda la sociedad amplia, colombiana. histórica. respetuosa y no discriminatoria, que tiene que pensarse entre otros elementos de exclusión las lógicas de exclusión con base en el género y la clase (Meneses Copete, 2016).

Se ha tenido que rememorar cada vez más que en Colombia los derechos de las poblaciones

En este documento utilizare los

términos; comunidades afro, afros, afrocolombianos, afrodescendientes, AfroHuilenses, negros, de manera indistinta, pero reconociendo que se trata de etnónimos aun en debate y contextuales para referirse a las

comunidades con un vínculo, herencia e

historia africana en particular.

"étnicas" se reconocen desde la última constitución. aue proceso de décadas fue no solo por una disposición de quienes el poder ostentan para administrar el país, sino por las luchas de los movimientos sociales: comunidades originarias afrocolombianas. La carga magna reconoce al país como una nación pluriétnica y multicultural, los actores políticos. institucionales, la sociedad civil, los rezagos en políticas y planes de desarrollo educativos, sociales, culturales siguen vigentemente anclados estructuras a viejas basadas en la idea de raza, la discriminación, el elitismo, clasismo y la exclusión. Con base en esto, este documento presenta parte de resultados y reflexiones de estudios doctorales del autor y de la experiencia de colaboración, acompañamiento, con grupos y la organización afrocolombiana que empieza en los vínculos dignos, luchadores, resistentes jóvenes indígenas y afrocolombianos del movimiento estudiantil étnico en varias universidades: Universidad del Quindío, Universidad del Valle, Universidades del Cauca, Marina de Pasto, para cuando en el año 2016 inician los Coloquios de Educación Superior Interculturalidad, promovidos por docentes como Elizabeth Castillo Guzmán, por Daniel Mato desde la Red de Educación Superior y **Pueblos** Indígenas V Afrodescendientes de América Latina. Que dio paso a desarrollar uno de los coloquios en el año

2017 la Universidad en Surcolombiana, donde el Cabildo Indígena Universitario -CISUSCO, y estudiantes AfroHuilenses reafirmando participarían identidad cultural en el alma mater. Y que darán paso a un trabaio en red desde otros estudiantes afro e indígenas en distintas universidades del país. Así como trabajo comunitario, barrial, en la compañía de las asociaciones afro en Huila, la Afrodescendiente Asociación Pacifico por la Paz, los líderes y lideresas cuyas familias han vivido la diáspora y violencias en los territorios del pacifico y el caribe colombiano hacia la ciudad de Neiva y municipios cercanos.

Este documento busca se reconocer el contexto de la comunidad afrocolombiana en el Huila, pensar la figura y el rol de socioculturales afro actores (AfroHuilenses) oprimidos. desterrados, exiliados, excluidos e invisibilizados, precarizados en una Colombia colonial desigual violencia estructural con una encarnada. Desde la mirada psicosocial, sociocultural propone la necesidad de pensar en la educación como promotora de libertades v posibilitadora de poderes, desde el uso de las populares. pedagogías críticas Propone analizar el proceso de organización política con la que han buscado visibilizarse. interpelar el papel de la educación en el "desarrollo" de la región, de las comunidades, al pensar desde Freire (1982) el papel de la educación como practica de libertad. Tan vigente, 100 años después.

## Antecedentes de diáspora: breve apunte de la organización afro en Colombia y el sur del país

Hablar de diáspora es asumir, junto con los estudios culturales y afroamericanos, que no hablamos solamente de migración o desplazamiento. Sino de desarraigo. destierro, desterritorialización, de ruptura de lazos fraternos entre seres humanos, entre humanos y su entorno. Es la experiencia cultural, social e identitaria en su ruptura. El desarraigo cultural propio de los principios de exclusión v discriminación, como en todas las demás dimensiones históricas como migraciones forzadas (Louidor, 2016) que se dieron en medio de la segregación personas del continente africano por las Américas y otros territorios.

El tráfico de esclavos humanos traídos de África a las Américas constituye uno de los tres movimientos de humanos en la era capitalista. Los primeros esclavos africanos llegaron a las Américas desembarcando en Puerto Rico en 1519, y en Brasil, país receptor prioritario de africanos donde aproximadamente 4 millones desembarcaron entre los siglos XVI y XIX (Invernon y Guizardi, 2014). Según el Banco Mundial, hoy día Brasil tiene algo más del 50% de

afrodescendientes personas en sus territorios. seguido de Venezuela con un 55% y Colombia con 10,6% (Freire, 2015). Se ha establecido que las poblaciones africanas fueron "traficadas" hacia Colombia entrando por la región caribe y pacifico a Colombia, sus fines de explotación, los datos poblacionales y la cuantía de aniquilación son incalculables.

La herencia de los movimientos o mecanismos de resistencias de los Palenques y el Cimarronaje que empezaría a romper los sistemas coloniales de explotación Latinoamérica, afro en los de organización procesos V emancipación social de las comunidades afrodescendientes desde mediados del siglo XIX.

En Colombia la sublevación política afro se evidencia desde el siglo XVII, en 1599, con el liderazgo de Domingo "Benkos" Biohó que como caudillo liberador escapa en las provincias Cartagena y gesta una experiencia de consolidación que da paso a palenques como el de San Miguel Arcángel en 1655. Un siglo después, en 1777 se consolida San Basilio Palengue de en montañas de los Montes de María. dando así un espacio (socialcultural), territorial (geográfico) y de autonomía las para comunidades cimarronas de la época (Castaño, 2015). Esta triada caracterizo la época; esclavismo, libertad, cimarronaje. Por un lado, fue la esclavitud la que

interrumpió el goce de la libertad, siendo el cimarronaje la expresión extrema de búsqueda libertad recuperación de la (Navarrete, pág. 2011). Estos mecanismos resistencia. de estrategias de organización política lucha. y de demostrado como por cientos de años comunidades las afrodescendientes en Colombia se levantan y colectivizan por la identidad cultural, el territorio, el respeto de sus libertades.

La visibilización y politización de lo afro en la región andina, en América latina se puede revisar a través historia de la comprensión sociocultural que indica el surgimiento de las identidades culturales afro varios territorios del pacifico y el caribe colombiano. Sus características particulares han sido el surgimiento o la irrupción de lo cultural en el marco de las trasformaciones posmodernas y alternativas al capitalismo en su proceso de globalización, homogenización, colonización de determinadas poblaciones, en aras de comprender la invención de las etnicidades, la inversión del tercer mundo (Escobar, 1998) de las ciudadanías en los Estados-Nación, y de las conformaciones de constituciones y normativas multiculturales y pluriétnicas de los países del cono sur.

En el caso de Colombia con la constitución de 1991, lo que ganan las comunidades con el

trabaio de los movimientos sociales afro, además de generar el debate sobre los otros sujetos racializados, invisibilizados, y, por tanto, dar esa visibilidad, construir una nación va homogenizada racialmente que permitirá una denominación diferente de las comunidades. Así se inició el desarrollo de un proceso de reflexión y pedagogía con la comunidad sobre conceptos como el ser afro, la identidad, lo negro, el territorio, el desarrollo, la ancestralidad y lo propio, que dieron paso a propuesta de ley como la ley 70 de 1993, que población reconoció a la afrocolombiana el derecho a la propiedad sobre sus territorios ancestrales, el derecho a preservar v conservar su identidad cultural, el derecho al aprovechamiento de los recursos, autonomía para el desarrollo y participación política, que hoy sigue siendo una ruta en los planes de desarrollo propios. Para ampliar el panorama del movimiento social afro en todo Colombia Wabgou, M. (2012)establece un marco de acción hacia la política publica.

Estas prácticas políticas culturales afro son basadas en los principios o como los denomina Jesús Carabali (2020) los cuatro derechos fundamentales de los grupos étnicos: la identidad cultural, los derechos del territorio y participación en asuntos de gobierno. Así como la reafirmación cultural y la resistencia a los tradicionales modelos de desarrollo, exigidos por los movimientos sociales que han desafiado frontalmente la modernidad eurocolombiana (Grueso, Rosero, y Escobar, 1997).

El proceso organizativo etnicocultural, el movimiento debe ser construido en base a demandas amplias por territorio, identidad, autonomía, y derecho al desarrollo propio. Igualmente, estas organizaciones interpretan lo negro como expresión de un punto de vista político y de una realidad cultural que transciende el problema de la piel; se diferencian así de las concepciones puramente raciales de la identidad. (Grueso, Rosero, y Escobar, 1997, pág. 56)

Entonces, el punto de partida de los movimientos V organización social afrocolombiana es la identidad cultural. entendida por Stuart Hall como la forma como nos han representado y cómo podríamos representarnos, que no son representaciones únicas sujetas a un momento histórico, y en constante cambio tiene su carácter plural e inestable producto de la globalización, en la modernidad tardía, por procesos del mundo poscolonial, "identidades dialógicas que se construyen dentro del discurso del otro y con los otros a través de la diferencia como un acto de poder, en el juego continuo de la historia, la cultura y el poder" (Hall, 1997, pág. 357).

Las resistencias cimarronas, sus principios políticos, se heredan para consolidar la organización y movimiento afrodescensocial diente en el país. En el pasado las muertes y luchas de movimientos cimarrones en las provincias de la nueva Granada, en el siglo XX, se gestan como movimientos "étnicos" afrocolombianos desde las organizaciones sociales, consejos comunitarios, asociaciones municipales, comunales, barriales, que vinculan reivindican los derechos civiles, culturales, territoriales, las libertades, y reconocimiento de un pasado ancestral arrebatado. En la actualidad la tendencia de organisocial comunitaria zación crecido tanto como ha crecido la población, o al menos, su identificación en los registros públicos.

# Características de la población en el Huila

Para caracterizar un poco la población actualmente en Colombia solo se cuenta con la demografía nacional. Según los datos entregados por el Departamento Administrativo Nacional de Estadística -DANE, del año 2018, la población que se reconoce como negra, afrocolombiana, raizal o palenguera en Colombia es de 2.98 millones de personas. Las ciudades con mayor número de personas que se auto reconocen dentro de estas identidades son: Valle del Cauca: 647.526, Chocó: 337.696, Bolívar: 319.396, Antioquia: 312.112, Cauca:

245.362, Nariño: 233.062, Cesar: 142.436, Atlántico: 140.142, Magdalena: 106. 318, Huila: 5.099. En el sur este del país, el departamento del Huila está caracterizado en la segunda categoría, es decir es un departamento intermedio por número su población estimada de 1.122.622 de habitantes para el 2020 según el DANE. Según el censo del DANE en 2018, en el Huila el 97,82% se reconoce como Mestizos v blancos. Es decir, el 2,18% se auto reconoce como población étnica, dentro del cual, el 1,15% se reconoce como Mulata, Negra, Afrocolombiana. El departamento del Huila es un departamento receptor de gran población migrante y de frontera. Por sus características geográficas v socio culturales, resulta un territorio de gran acogida para poblaciones afrodescendienprovenientes de departamentos, y que han llegado producto de diversos factores de migración, entre ellos migración forzada por violencia y pobreza.

Desde el trabajo de acompañamiento social comunitario hecho por docentes y estudiantes de la Universidad Surcolombiana, en su fase de revisión de fuentes oficiales, confirma que en el Huila la mayor distribución de población auto reconocida como afro, negra o mulata está en la ciudad de Neiva, seguido del municipio de Pitalito, la plata v Garzón, en menor medida Timana У Campoalegre (Diagrama 2).

Sierra de Luruaco

- Matudere o Tabacai
- Betancur

Cartagena

Atlantico

Magdalena

La Otra Banda

- Tapia
- Guimbia
- Guimbia
- Guimbia
- La Matuna

Mompox

Río Magdalena

Colembia

Belivar

- La Magdalena

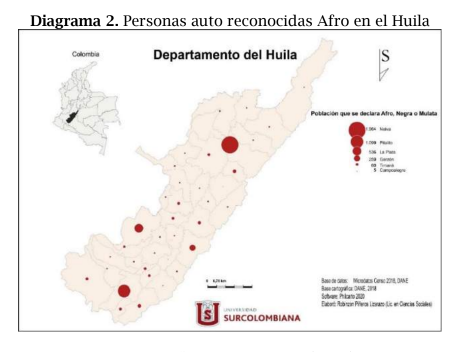
Sucre

Colembia
Belivar

- Domingo Angola, Bongue o Arenal
- Domingo Angola, Bongue o Arenal
- Domingo Angola, Bongue o Arenal
- Domingo Angola
- Ayanca
- San Miguel Arcangel
- Maria Angola
- Sanagual
- Manuel Embuyla o Manuel Mula
- Arroyo Pifuela

Diagrama 1. Principales palenques del Caribe Colombiano, Siglo VII.

Fuente. Navarrete (2001).



Fuente: Piñeros Lizarazo, R. (2020)

**Tabla 1.** Organizaciones Afro en Huila

| Organización                                                                            | Municipio |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Asociación de afros nacidos y residentes en el Huila "AFROPITA"                         | Neiva     |
| Asociación de afrodescendiente "Afro la Plata"                                          | La Plata  |
| Asociación colombiana de afros nacidos y residentes en el Huila "ASOCOLAFROS del Huila  | Neiva     |
| Asociación "AFROPAIS"                                                                   | Pitalito  |
| Asociación de afrocolombianos residentes en el sur del<br>Huila "AFROSURHUILA"          | Pitalito  |
| Fundación para el desarrollo de la población<br>afrodescendiente del huila, "FUNDAFROH" | Neiva     |
| Asociación de afrocolombianos víctimas del conflicto interno en Colombia "ASOAFROVIC",  | Neiva     |
| Afrocolombianos en el Huila "AFROHUILA",                                                | Neiva     |
| Asociación de afrocolombianos residentes en el Huila.<br>"AFROCOLHUILA"                 | Neiva     |
| Asociación de negritudes del sur del Huila y Pitalito,                                  | Pitalito  |

*Nota.* Fuente: plan de desarrollo Huila Crece 2020 - 2023

Según el Plan Desarrollo Departamental del Huila 2020 - 2023, la población total del Huila es de 18.000 personas, lo que equivale a un 53% mujeres y un 47% homreconocido bres. Ha aue departamento del Huila cuenta con diez (10) Organizaciones de Comunidades Negras, Afrocolombianas, Raizales y Palenqueras, de las cuales seis (6) están en la ciudad de Neiva, así como lo muestra Tabla 1.

Por su parte, el Ministerio del Interior, desde la Dirección de Asuntos para las Comunidades Negras, Afrocolombianas, Raizales y Palenqueras -DACN, tiene al 2021 un registro de las siguientes

organizaciones en el Huila. Es importante aclarar de la tabla 2 que aparecen once (11)organizaciones de las cuales seis (6) están en Neiva. adicional registros de otros presenta municipios del Huila a diferencia del registro del plan de desarrollo en la Tabla 1.

De igual modo, se encuentra que la Asociación de Afrocolombianos Residentes en el Huila aparece con dos registros, con representantes legales y fechas diferentes, los motivos conocerán propiamente estas organizaciones y la institucionalidad.

Por otro lado, en estos registros no aparecen otras organizaciones que posiblemente han solicitado y obtenido el registro, pero que no se ha actualizado en la página oficial de registros del DACN, como es el caso de la Asociación Afrodescendiente Pacifico por la Paz<sup>2</sup> con resolución 272 diciembre de 2019. Organizaciones que de acuerdo las entrevistas a miembros han tenido relaciones de trabajo solidario, ejecución de actividades y proyectos con la secretaria de asuntos étnicos de la alcaldía de Neiva.

Mas allá de las inconsistencias los registros de en organizaciones, se quiere resaltar la necesidad de construir implementar sistemas de identificación y reconocimiento de las comunidades que se organizan en asociaciones, así como de lineamiento revisar los requerimientos para constituirse, reconocerse y sostenerse como organización en cada territorio.

En los datos del año 2018 del DANE se registra que la población afro en el país disminuyo. Borrando del registro oficial más del 30% de la población afro de la

Para muchas comunidades afro Colombia, pensadores de académicos, lo que ocurre con este "error" en la caracterización y medición de las poblaciones afro en Colombia es un "genocidio estadístico", calificado así por el Consejo Nacional de Paz Afrocolombiano<sup>3</sup>, y definido como formas no sutiles sino directas de racismo institucional. aue estructural en nuestros países y contextos,

Estas desventajas son resultado de inequidades y formas de desigualdad y exclusión de carácter económico, político, y sociocultural, que se reproducen y multiplican a través tanto de prejuicios y formas de "sentido común", como de normas, dispositivos y prácticas institucionales. La idea de "racismo estructural". (Mato, 2020, pág. 1)

Una vez más un acto de "epistemicidio" e injustica al reconocimiento de la diversidad, no solo por la muerte los saberes

estadística nacional con relación a la medición de 2005.

Organización que tiene su sede en Neiva, con la que el autor ha realizado varias actividades comunitarias y dos proyectos de desarrollo, puede visitarse en:

https://www.facebook.com/Asociaci%C3 %B3n-afrodescendiente-Pac%C3%ADficopor-la-paz-111267657184406

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Para ver el comunicado y carta publica el crimen del DANE: el genocidio estadístico de la gente negra, afrocolombiana, raizal y palenguera en Colombia, por el consejo Nacional de paz afrocolombiano, visitar: https://renacientes.net/blog/2019/11/15 /el-crimen-del-dane-el-genocidioestadistico-de-la-gente-negraafrocolombiana-raizal-y-palenquera-encolombia/

ancestrales (Santos, B, 2018), sino que un genocidio estadístico de muchas maneras continúa constituvendo las formas de violencia institucional estructural (Rodríguez Morales, M. 2010) que durante siglos ha tenido a nuestras comunidades en rezago, discriminación У desigualdad.

Las investigaciones, el trabajo psicosocial comunitario pedagógico con las poblaciones afro en el huila, han logrado entre otras cosas reconocer que las organizaciones sociales afro llevan más de 20 años de trabajo. En el tenido departamento han crecimiento en los últimos diez años, aunque no gozan de una alta representatividad política tienen representantes de la mesa nacional de víctimas y han logrado reconocimiento través a vinculados programas secretarias de desarrollo social y por entidades del orden nacional con auienes han ejecutado proyectos productivos y de desarrollo social.

La ciudad de Neiva conglomera la mayor parte de organizaciones y recientemente hace cinco años se vienen consolidando nuevas propuestas de organización, con tensiones entre los liderazgos, pero con objetivos comunes que apuestan entre otras cosas por contar con una caracterización real de la población en el departamento, estructurar una política pública afrohuilense y

responder las necesidades de la población con programas y proyectos de emprendimiento y cultura.

De otro lado, la relación de las comunidades con actores institucionales y políticos se han fortalecidas V horizontales en los últimos años, por ejemplo, logrando dentro de la última administración local una representación como secretario de educación del Neiva con Giovanny Córdoba Rodríguez un profesor reconocido por sus méritos en la ciudad reconocido auto afrodescendiente.

Así mismo, las mujeres afro obtenido huilenses han reconocimiento y espacio laboral inclusión dentro de programas de la secretaria de la mujer, infancia y adolescencia, entre otros, que, si bien no estructuralmente resuelve las carencias y desigualdades de la población afro con el territorio, posibilita iniciar acciones trasformaciones desde dentro.

Alrededor de estos alcances, ciertas organizaciones afro han estado desarrollando proyectos en programas de la alcaldía y la gobernación del Huila. Aunque se desconoce aun públicamente y en datos oficiales el impacto para las comunidades, familias y población afrohuilense en general.

# Conflicto social y pandemias, impactos sociales sobre las comunidades afrohuilenses

En los diagnósticos sociales realizados con las comunidades ha establecido que parte de la población estan registradas como víctimas de las violencias directas de grupos armados en sus territorios de origen, sufriendo el desplazamiento forzado desde los departamentos del Cauca, Valle del Cauca, Nariño y Buenaventura. Estas poblaciones se han establecido en Neiva consolidando familia donde según los relatos llevan más de tres generaciones establecidas en la ciudad de Neiva, por tanto, más de 40 años en el departamento.

**Tabla 2.** Registro de organizaciones afro en el Huila

| Organización                                                                                    | Municipio | Fecha de<br>resolución |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------------------|
| Asociaciones afrodescendientes "Afro La<br>Plata"                                               | La Plata  | 06/02/2015             |
| Asociación "AFROPAIS"                                                                           | Pitalito  | 06/07/2018             |
| Asociación de afrocolombianos residentes en el sur del Huila                                    | Pitalito  | 12/15/2009             |
| Asociación Negritudes del Sur del Huila y<br>Pitalito                                           | Pitalito  | 02/03/2014             |
| Afrocolombianos en el Huila "AFROHUILA"                                                         | Neiva     | 04/16/2008             |
| Asociación afrocolombianos víctimas del<br>conflicto armado interno en Colombia -<br>ASOAFROVIC | Neiva     | 11/04/2014             |
| Asociación Colombiana de afros nacidos Y residentes en el Huila                                 | Neiva     | 06/05/2018             |
| Asociación de afrocolombianos residentes en el Huila                                            | Neiva     | 08/21/2003             |
| Asociación de afrodescendientes<br>residentes en el Huila                                       | Neiva     | 03/29/2010             |
| Fundación para el desarrollo de la población afrodescendiente del Huila                         | Neiva     | 11/19/2014             |
| Asociación de afrocolombianos del centro del Huila BARULE                                       | Garzón    | Sin fecha              |

Nota. Fuente: Sistema de Registro del DACN- Ministerio del Interior<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Se puede revisar en; https://sidacn.mininterior.gov.co/DACN/Consultas/ConsultaResolucionesOrgConsejoPubl ic?grid-page=1

En la actualidad el país continúa crisis en una sociopolítica atraviesa У en paralelo una crisis de salud pública mundial por pandemia. El empobrecimiento socioeconómico, impacta además la vida familiar, psicológica. emocional. repercute en las dimensiones culturales si consideramos que son las poblaciones más desfavorecidas con V sociales características V racialmente diferenciadas las que han sido impactadas por estos problemas.

La pandemia generada por la COVID-19 en el año 2020 en Colombia genero unos impactos negativos incalculables que se sumaban a los anteriores rezagos políticos y sociales. En términos de pobreza multi dimensional las comunidades afro en el Huila se ubicaron en el 30,6% de pobreza, los indicadores que presentan mayores niveles de privación en todos los dominios son: Trabajo informal, bajo logro educativo, escolar. inadecuada rezago infraestructura sanitaria, росо acceso a consumo de agua, sin seguridad social, en el respectivo orden.

Si bien es un virus que contagia sin discriminar procedencias culturales o posiciones jerárquicas en la sociedad, afecta fuertemente las poblaciones más vulnerables, marginadas y excluidas histórica y socialmente, entre ellas las poblaciones afrodescendientes.

Según los estudios, el impacto psicológico originado por pandemia del 2020, en su medida preventiva a través de cuarentena se producen unos efectos amplios, sustanciales que puede ser duradero en el tiempo y que afectan tanto a la población en general como al personal de salud expuesto (Medina Jaramillo-Valverde, 2020). Dentro de ellos, el aislamiento social, la limitación de la movilidad o la cuarentena extensa de la población no solo genera un impacto para la economía sino afecciones emocionales psicológicas, reacciones desadaptativas, estados mentales estresores. posibles problemas mentales. así como una exacerbación o recurrencia de trastornos mentales preexistentes (Caballero-Domínguez y Campo-Arias, 2020). Dentro de múltiples situaciones estresantes están reacciones violentas, así el hecho perdidas de que las familiares generan impactos emocionales por situaciones de duelos no resueltos y practicas fúnebres no concluidas como culturalmente se acostumbra.

Como datos demográficos y epidemiológicos, para octubre de 2020 se han presentado un total de diez y ocho mil cuatrocientos setenta y siete (18.477) casos confirmados de COVID-19 en población afro, el 3,68 % del total de casos nacionales (INS, 2020). Para el año 2021 al mes de julio, el número total ya eran más de

ciento un mil (101) mil, con más de tres mil fallecidos (3000) (INS. fallecidos 2021). embargo, estos datos dependen de la variable etnia, la cual a su vez depende de la aplicación y listado censal actualizado departamento y municipio, así como el autorreconocimiento, por tanto, no vincula al total real de la población, lo que no permite adecuadamente medir incidencia de casos frente a la población y puede ser un numero de impacto mayor.

Sumado a ello, la situación de confinamiento lleva las а empresas producciones de V servicios a prescindir de personal de trabajo, uno de los grupos más afectados la iuventud es afrodescendiente, al enfrentarse a situaciones de exclusión sistema educativo, el acceso a servicios la bienes V discriminación frente al empleo.

En el caso del huila, se ha reconocido en los informes del Internacional Centro de Investigaciones para el Desarrollo (IDRC) de la cooperación canadiense, adelantó la Encuesta sobre Seguridad Alimentaria v Alimentación de los más afectados por la pandemia en Colombia (RIMIPS, 2021) que en el Huila, en una encuesta a 455 personas señalan que el 60% de los hogares reportan tener menos ingresos comparado con situación antes de la pandemia, el 8% de los hogares enfrentó

inseguridad alimentaria severa, lo cual quiere decir que estuvo en riesgo de sufrir hambre, mismo, el 64% de los hogares encuestados en el Huila consumo disminuveron el de carne o pescado como una estrategia para mitigar la crisis originada económica por pandemia.

En el acompañamiento permitió corroborar que la situación de las pandemia para familias afrodescendientes tuvo su impacto las dimensiones psicosociales. culturales У materiales. De acuerdo con un diagnostico social cuvos publicarán resultados se posteriormente, de 37 familias entrevistas entre la ciudad de Neiva, municipio de Campo alegre y Rivera, en más del 75% de las familias argumentan que situación económica desmejoro, la mayor parte por perdida de empleo. cierre de negocios propios, considerando que más del 44% tenían negocio independiente, lo que incidió en la falta de al menos un alimento, sumado al alza de precios en general de la comida. De acuerdo con los relatos de lideres de organizaciones, pese a que el gobierno y la administración local destinaron recursos durante los meses de confinamiento, muchas de las poblaciones no estaban en los registros y listados de entrega, no recibieron apoyo alimentario o subsidiario, y su apoyo fueron las redes familiares, organizaciones y redes barriales.

Esto evidencia que, en una ciudad con alto número de afrodescendiente población en posible situación de riesgo y vulnerabilidad social, hav una gran necesidad de partir por el reconocimiento poblacional sociodemográfico con dimensiones claras de bienestar. Pues a pesar de los recursos solidarios, las poblaciones afro siguen siendo excluidas por la falta de reconocimiento y gestión de sus necesidades tanto por las administraciones públicas, como por las organizaciones de base. También ha demostrado una falta de articulación entre las acciones de programas y proyectos locales con los planes de desarrollo de las organizaciones afro locales. quienes deben consolidar practicas de liderazgo y gestión para la comunidad, antes que para la consolidación de sus propias asociaciones.

La situación de Colombia no fue soportable, se cumulo una crisis social a raíz de las violencias, líderes sociales asesinados, dentro campesinos, de ellos afros. indígenas, pobreza, desempleo, con el 42,5% de su población en condición de pobreza monetaria y con el 15,1% de la misma en condición de pobreza monetaria muestra extrema. aue una Colombia en llamas (Sousa Santos, neoliberalismo V un abrasivo y violento. El país vivió el levantamiento social en abril 2021 que mostro una protesta social y paralizo a una colombiana ávida de derechos por el reclamo la vivienda, salud. básicos a trabajo, educación, que tendrán graves impactos a nivel económico en las familias, así como en la salud y educación, por lo menos, mientras la movilización posibilita cambios en la estructura de las políticas de gobierno.

¿Quiénes se levantaron allí? de colombianos Miles jóvenes. colombianas. afros. indígenas, campesinos, recibiendo represión de institucionalidad. El descontento social se mostró una movilización histórica en las calles con mucho estético, colorido artístico. diversidad de expresiones musicales. barriales. organizaciones juveniles, ávidos de gritar su indignación se vieron enfrentados a escuadrones y agentes de la fuerza pública que dejaron saldos aproximados de al menos 3.798 víctimas de violencia donde 1248 fueron víctimas de violencia física, 4167 homicidios presuntamente cometidos miembros de la Fuerza Pública, 1649 detenciones arbitrarias en contra de manifestantes, 705 intervenciones violentas en el marco de protestas pacíficas, 65 víctimas de agresiones oculares, 187 casos de disparos de arma de fuego, 25 víctimas de violencia sexual y 6 víctimas de violencia basada en género (Temblores-ONG, INDEPAZ, 2021). Además de

violaciones otras graves а derechos humanos que se espera investigando. como la decapitación⁵. mutilación V desaparición de jóvenes que se enfrentaron.

En este escenario. las poblaciones de jóvenes y otras salieron personas que a los de resistencia  $\mathbf{V}$ de puntos protesta fueron poblaciones afrocolombianas. indígenas. campesinos, gente de "pie", de barrio, sin recursos, sin trabajo, sin seguridad social, en cuya base estructural esta las violencias históricas de racismo y clasismo, reflejadas en las segregaciones tanto urbanas como rurales que acudieron a las principales del ciudades estallido. ejemplo, Cali como epicentro. Y es que la capital valle caucana ha sido un acento importante tanto colonial desde el siglo XVIII dadas sus condiciones geográficas y de control de la tierra por esclavistas que facilitaron el control del comercio hacia el centro y sur de país, así como otras producciones así agrícolas, como de urbanización (Urrea-Giraldo Candelo Álvarez, 2017).

<sup>5</sup> Desde el mes de junio de 2021 se investiga el asesinato de un joven de 23 años de la llamada "primera línea" de las protestas, encontrado decapitado. Revisar:

https://www.infobae.com/america/colom bia/2021/06/21/santiago-ochoa-elcrimen-del-joven-decapitado-en-tuluaque-recuerda-la-oscura-epoca-delparamilitarismo/

Pero, sobre todo ha sido y es la primera capital de acogida de los flujos migratorios, poblaciones completas del pacifico norte v sur. de Nariño. del Cauca. Antioquia, llegan a Cali expoliadas y en diásporas por la guerra en sus territorios. Reconocida como una ciudad alta en términos de desplazamiento que para marzo de 2021 su departamento, Valle del cauca, tuvo 26 eventos de desplazamiento masivo de 3237 familias, 10,097 personas, de los cuales 21 fueron desplazamiento intraurbano de 26 barrios del distrito de Buenaventura en donde grupos armados ilegales sostuvieron enfrentamientos en las calles de estos barrio, sumado condiciones las confinamiento por la crisis de salud que presento en el Valle del 15 eventos cauca Confinamiento lo que significa que este año en ese mismo periodo existe un aumento de los eventos en 253 % ya que se han presentado 55 confinamientos que han afectado a 111 comunidades étnicas (Defensoría del Pueblo. marzo 2021).

Son los jóvenes, las familias, las mujeres, donde las poblaciones afrodescendientes son de las más vulnerables del país quienes han sufrido la guerra, el sagueo de sus el desplazamiento tierras, forzoso, el empobrecimiento y segregación sectores en a condiciones de pobreza y hambre, falta de empleo, de atención en una crisis de salud pública, la masacre constante a 5 jóvenes, como la masacre de llano verde<sup>6</sup>, y otras muestres más a jóvenes originarios y afro en diferentes del país, dimensiones partes estallaron y limite aue aue actualmente siguen cobrando retaliación contra las poblaciones que marcharon y gritaron en las calles.

De esta manera, lo que se quiere resaltar, es la lucha social que han tenido que enfrentar las comunidades afro en Colombia contra el juvenecido como forma sistemática de precarización y de muerte física, moral, cultural 2015) (Valenzuela. de las denominadas "economías de la muerte" como un poder entre del conflicto armado, actores ilegales y legales (Santana-Perlaza, 2021) que se han impuesto por siglos en la reciente historia de las poblaciones afrocolombianas. Pero que justamente lleva a que la lucha se mantenga, no solo en las calles, sino que se organice, se reflexione. se cuestione. colectivice, se politice y se eduque. Una lucha que desde la pedagogía emancipatoria genere conciencias políticas deliberantes.

# La educación propia: un compromiso social y político con la comunidad afrohuilense

El hombre debe ser sujeto de su propia educación. No puede ser objeto de ella.

**Paulo Freire** 

Como parte de las experiencias investigativas, del acompañamiento social-comunitario, desde las reflexiones hechas con las pedagogías críticas, emancipadoras, propias, populares, y en compañía con líderes, organizaciones afro, personas afrodescendientes en el Huila, estas líneas permiten preguntarnos por la responsabilidad histórica de la sociedad Huilense con la comunidad afrodescendiente, además de su propia comunidad, por tratarse de una población doblemente víctima de las violencias estructurales V de violencias directas de los grupos que las han llevado a segregarse por el país, a perpetuar el éxodo de sus ancestros y diáspora de su cultura.

El maestro Paulo Freire (1976) en Educación para el cambio sostuvo que el profesional, una preponderantemente sociedad alienada, es un sujeto privilegiado. Y que, como tal, el compromiso de este seria unirse al proyecto de nación, pero se refiere allí, a un provecto de cambio. transformación y de emancipación sociedad oprimida esclavizada. Pero ese cambio, para

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Masacre de cinco jóvenes entre los 14 y 16 años, cocurrida el 11 de agosto de 2020 cuyos cuerpos tenían signos de tortura y tiros de gracia, en un cañaduzal a pocos metros de llano grande, Cali. Revisar:

https://www.clacso.org/masacre-decinco-jovenes-afrocolombianos-en-barriollano-verde-en-cali/

el autor, está en la educación, e implica que el ser humano haga una búsqueda donde el hombre sea sujeto de su propia educación y no objeto de ella, lograda a través de una "comunión de conciencias", en la medida de todas las personas (pág. 8).

La idea de partida es que la sociedad en su deuda social y política con las comunidades afro continua con una matriz colonial eurocéntrica impuesta a realidades de América Latina. Y es la escuela el sistema que permite sostener esa matriz. El sistema educativo promueve ciudadanías, mentes y masas, la cultura, la humanización. Por ello el proceso educativo debe permitirse un proceso liberador, que permita a las personas salir de la cultura cerrada, homogenizada, opresora, y que reconozca las diferencias y diversidades culturales de sus propios grupos sociales.

De esta manera, el sentido de la educación es un horizonte político, libertad v educación, En el marco histórico de las luchas populares, la movilización social étnica que ha caracterizado por décadas a Colombia desde los setenta del siglo pasado a la fecha, gestaron como vimos. importantes movimientos preocupados por promover en sus territorios transformación la educativa propia.

Desde los noventa, el movimiento pedagógico de

carácter étnico en su lucha y reivindicación logró incorporar en ámbito de las políticas educativas públicas los problemas de la educación desde los grupos étnicos del país. Pretendió la reforma a la política educativa nacional concibiendo un cambio en la escuela, el currículum, los contenidos escolares. evaluación, los procesos de enseñanza y aprendizaje, educación y la escuela en relación con las diferencias étnicas culturales, la educación apareció en el contexto como el emblema étnico político (Castillo et al., 2005). Desde allí, el concepto de etnoeducación aparece discurso y normativa oficial del educación ministerio de de Colombia, pero también ha sido un constructo critico de las comunidades indígenas V afrodescendientes guienes sienten categoría lejana esta las epistemologías realidades. cosmovisiones propias de cada etnia.

Lo que lleva a proponer que la etnoeducación afrocolombiana, afroeducación, sea un proyecto educativo en un proceso de desalineación, de humanización identitario, antipatriarcal decolonialista (Meneses Copete, 2016) reivindicativo, dignificador y de memoria. Cuestión que está allá de incluir más en currículos catedra. una un currículo o actividades folclóricas v artísticas.

En este contexto histórico fueron surgiendo además de decretos. resoluciones V lineamentos ministeriales, muchas instituciones de educación que adoptaron acuerdos para el acceso de grupos étnicos en la educación superior.

En el Huila, la Universidad Surcolombiana con el acuerdo 18 del año 2002 establece medidas para los aspirantes por los "regímenes denominados especiales". Que les brinda cupo a cuatro poblaciones diferenciadas: miembros de comunidades negras, comunidades indígenas, desplazados por la violencia y reinsertados por proceso de paz.

Desde entonces, este acuerdo genera unas dinámicas de organización de unidades. programas y facultades, ha tenido logros para las comunidades al profesionalizar muchos jóvenes que retornan a sus territorios a trabajar para la comunidad. aunque no siempre sucede. Ha presentado muchos retos para darle cumplimiento y equidad en el acceso al cupo. Ejemplo de esto ha sido el trabajo del Cabildo Indígena Universitario -CIUSCO que de la mano con el Consejo Indígena Regional del Huila han velado por establecer mecanismos de verificación y control de los aspirantes, promoción del acceso desde una lengua materna, así como reflexiones y exigencias a la institución para hacer un acompañamiento para la permanencia y graduación asertiva. Las formas de lucha y resistencia de estas comunidades la hemos investigado desde otras categorías de análisis y experiencias de politización que visibilizan el rescate cultural desde la acción política juvenil indígena (Rebolledo Cortes, 2018).

Sin embargo, las comunidades dentro del contexto universitario no tienen un proceso organizado entre estudiantes y estos procesos no cuentan con una veeduría ni seguimiento. Al no haber organización, tampoco se posibilita un dialogo y reflexión en torno a la presencia de lo afro en la universidad, a excepción del trabajo de algunos docentes e investigadores que desde propios autorreconocimientos como afrodescendientes o por interés propio por la diversidad cultural y étnica apoyan causas desde reflexiones en espacios académicos. De este modo, se cuenta con educadores reflexivos y comprometidos, pese a que las necesidades del entorno educativo requieren la vinculación educadores formados desde la diversidad, lo étnico, v con alta sensibilidad por las comunidades, es decir, educadores originarios de comunidades étnicas.

Por otra parte, en el Huila a nivel de instituciones de educación superior, solo la Universidad Nacional Abierta y a Distancia cuenta con un programa de licenciatura en etnoeducación, que consulta con los en coordinadores de programa (lideres locales entrevistados en la universidad) es un programa que tienen mas acogida por parte de comunidades indígenas, en otros departamentos como Putumayo, Caquetá, y al sur del Huila, en la sede de la Plata. Pero tampoco hay antecedentes registros У investigaciones, sistematizaciones o proyectos con la comunidad.

De este modo, se reconocen algunos educadores afrodescendientes que desarrollan labor educativa con un reivindicativo. compromiso de reconocimiento, sin auto ser etnoducadores formados V especialistas en los temas de la educación afro. Pero deia cuestionamientos sobre el compromiso del Ministerio Nacional la  $\mathbf{V}$ secretaria educación del departamento por generar estrategias efectivas para formación promover la de docentes en el tema. la potenciación de la investigación la cuestión afro. proyección social, la reflexión y construcción social de lo afro en el contexto educativo y, por tanto, en las ciudadanías locales. Los interrogantes invitan a pensar las políticas de educación afro en el departamento del Huila, que pasa algo más que tratar por de implementar la catedra estudios afrocolombianos, la que, además, no ha sido sistemática. No existen tampoco registros de quienes somos, cuantos, procedencia, descendencia, y como se planteó anteriormente, tampoco registros claros de la organización política.

A 100 años de la propuesta pedagógica liberado de Paulo Freire, nos seguimos pensando ¿cómo las poblaciones oprimidas pueden ganar el goce de sus derechos y libertades humanas? Si no las conocemos ni permitimos reconocer voces y sus praxis ¿Cómo las comunidades afrohuilense, oprimidas por un sistema educativo aun excluyente discriminador. siguen resistiendo a la homogenización y exclusión social? siendo la clave la pedagogía del oprimido. pedagogía humanista y liberadora que permita a los oprimidos descubrir el mundo de la opresión y comprometiendo su praxis para la transformación de la realidad opresora (Freire, 1993). ¿Cómo vamos a transformar la cultura de la dominación en una cultura comprensiva, incluyente, diversa? Deconstruir los mitos. representación y las actitudes frente al otro diferente, en la cultura Huilense. permitiría cambiar la estructura opresora. Y en ello, el papel del afro educador es revolucionario.

# Algunas conclusiones para seguir reconstruyendo

En este documento se deja un panorama afro en el Huila, con solo unas líneas que permitan seguir pensando y construyendo las cuestiones para la organización de las comunidades afro, sus necesidades en tiempos de crisis sociales, y una educación propia o afroeducación en el departamento.

La crisis social y política que vive el país hoy dando lugar al además del levantamiento a las diversas formas de exclusión racismo y violencia estructural que por cientos de años sigue en la matriz colombiana, encuentra un pueblo afrocolombiano como las poblaciones más subsumidas en la precarización en todas las dimensiones, jóvenes, familias y territorios en general.

El movimiento social afrocolombiano habrá de pensarse va no únicamente desde la asociación formal reconocida, sino también, desde la emergencia de actores, el levantamiento comunitario, barrial, con la activación de otras formas de protesta y politización performativas de grupos de personas, sobre todo los jóvenes, que se arman con herramientas estéticas, culturales, artísticas, en las calles y de frente a los aparatos, sistemas y dispositivos de necropolíticas de los gobiernos gobiernos coloniales. Serán los nuevos sujetos descolonizados contra las viejas estructuras coloniales.

Desde el trabajo de acompañamiento social y comunitario se reconoce que las organizaciones afro en el departamento del Huila se presentan tantos logros como

tensiones y retos por abarcar. Frente a esto último, las relaciones filiales entre organizaciones deconsolidarse ben desde fraternidad y la unión por las causas, las diferencias en principios, cosmovisiones, posturas políticas v objetivos organizativos, aunque varían, tienen puntos de encuentro para superponer los procesos y no para continuar desviándolos o generando competencias. En ello, las organizaciones se deben a mismas la consolidación de un movimiento social unido. reivindicación debe sumar fuerzas para enfrentar la sociedad y el contexto poscolonial.

En termino políticos, aunque iniciativas y expectativa respecto a la construcción de una política Afrohuilense. administración local tiene aún compromisos pendientes. Pese a los reclamos que han hecho las asociaciones y comunidades afro por su reconocimiento, hay una gran necesidad de conocer. establecer y comprender como están las comunidades afro en territorios específicos con relación sus condiciones sociales. culturales. educativas. económicas, de salud, entre otras dimensiones, así como pensarse junto con la academia la forma en que potenciara la reflexión, la discusión, el acuerdo, la investigación y proyección de lo afro en el departamento. Situación que se hace mas relevante cuando las condiciones de pandemia y estallido social ha abierto mas las brechas de acceso a los recursos y segregado las poblaciones ya empobrecidas.

Por su parte, la academia en el Huila aún debe mucho a las comunidades. Porque tiene un compromiso histórico pendiente por develar las estructuras que desde ella misma se ha impuesto sobre las poblaciones Desde afrodescendientes. el reconocimiento de sus poblaciones afro estudiantiles, la formación de sus docentes mestizos tanto como afros en temas de inclusión y diversidad étnica, así como el desarrollo de políticas, programas y currículos.

Finalmente queda mucho por construir, visibilizar, deconstruir y potenciar frente a las formas en que de descoloniza la cultura Huilense, se organizan política y culturalmente las comunidades con todas poblaciones de adultos, mujeres, jóvenes afro, y el tejido entre el pensamiento popular y académico. Cultura, política y educación, son categorías con las que seguiremos tejiendo quienes nos definimos, trabajamos con y desde lo afro en la región.

## Referencias

Banco Mundial, (2010). La formulación de políticas en la OCDE: Ideas para América Latina. Documento de Trabajo, (59207). Disponible en: https://documents1.worldbank.org/curated/en/929251468017

387470/pdf/592070WP0SPANI1 01public10BOX358364B.pdf

Castillo Guzmán, E.; Hernández Bernal, E.; Rojas Martínez, A. A. (2005). Los etnoeducadores: esos nuevos sujetos de la educación colombiana. Revista Colombiana de Educación, núm. 48, enero-junio, 2005, pp. 38-54

Carabalí Carabalí. J. (2020)Participación Política de las Comunidades Negras en Colombia: Consultiva У Consejos Comunitarios. Disponible en: https://www.researchgate.net/p ublication/340384677\_Participa cion Politica de las Comunida des\_Negras\_en\_Colombia\_Cons ultiva\_v\_Consejos\_Comunitario

Caballero-Domínguez, C. C., y Campo-Arias, A. (2020). Problemas de salud mental en la sociedad: un acercamiento desde el impacto del COVID 19 y de la cuarentena. Duazary, 17(3), 1-3. https://doi.org/10.21676/2389 783X.3467

DANE, Resultados Del Censo Nacional De Población Y Vivienda 2018. Disponible en: dane.gov.co/files/investigacione s/boletines/gruposetnicos/presentacion-gruposetnicos-poblacion-NARP-2019.pdf

- Departamento Nacional de planeación DPN. Caracterización población afro el Huila. https://colaboracion.dnp.gov.co /CDT/Desarrollo%20Territorial/ Fichas%20Caracterizacion%20Te rritorial/Huila\_Neiva%20ficha.p df
- Escobar, A. (1998). La invención del Tercer Mundo: construcción v deconstrucción del desarrollo. Editorial Norma.
- Una Fals Borda, Ο. (2015).sociología sentipensante para América Latina / Orlando Fals Borda; antología y presentación, Víctor Manuel Moncavo. México, D. F: Siglo XXI Editores; Buenos Aires: CLACSO.
- Freire. G.: Díaz-Bonilla, Schwartz Orellana, S.; Soler López, J.; y Carbonari, F. (2018). Afrodescendientes Latinoamérica: hacia un marco de inclusión. Banco Internacional de Reconstrucción Fomento/Banco Mundial. Disponible en: https://documents1.worldbank. org/curated/en/316161533724 728187/pdf/129298-7-8-2018-17-30-51-AfrodescendientesenLatinoamer ica.pdf
- Freire, P. (1976). Educación v cambio (Vol. 4). Buenos Aires: Ediciones Búsqueda.

- Freire, P. (1982) la educación como practica de libertad. Ed. Siglo XXI.
- Freire, P. (1993). Pedagogía de la esperanza: un reencuentro con la pedagogía del oprimido. Ed. Siglo XXI.
- Freire, P. (2011). La educación como práctica de la libertad, Buenos Siglo Aires: XXI Editores. S.A.
- Grueso, L.; Rosero, C.; y Escobar, (1997).El proceso organizativo de comunidades negras en Colombia. Ecología política, 47-64.
- Hall., S. (1997) Cuestiones de identidad cultural. Ed. Amorrortu.
- Invernon Duconge, G., y Guizardi, (2014).Diásporas, M. etnicidad y etnogénesis: de las reflexiones teóricas a estudios de caso sobre las comunidades afrodescendientes en América latina. Papeles de Trabajo (28),95-119. En: https://rephip.unr.edu.ar/handl e/2133/11891 https://doi.org/10.35305/revist
  - a.v0i28.70
- Instituto nacional de Salud (2020) Boletín epidemiológico semanal, Comportamiento de COVID 19 en población afrocolombiana 2020, semana 33. Extraído de: https://www.ins.gov.co/buscad or-

eventos/BoletinEpidemiologico/ 2020\_Boletin\_epidemiologico\_s emana\_33.pdf https://doi.org/10.33610/2357 6189.2020.16

- Instituto nacional de Salud (2021)
  Boletín epidemiológico semanal,
  Comportamiento de COVID 19
  en población afrocolombiana
  2021, semana 21. Extraído de:
  https://www.ins.gov.co/buscad
  oreventos/BoletinEpidemiologico/
  2021\_Boletin\_epidemiologico\_s
  emana\_21.pdf
  https://doi.org/10.33610/2357
  6189.2021.21
- Instituto de estudios para el desarrollo y la paz - INDEPAZ (2021) Informe de Temblores ONG, Indepaz y Paiis a la CIDH sobre la violación sistemática de la Convención Americana y los alcances jurisprudenciales de la Corte IDH con respecto al uso de la fuerza pública contra la sociedad civil en Colombia, en el marco de las protestas acontecidas entre el 28 de abril y el 31 de mayo de 2021. Recuperado de: http://www.indepaz.org.co/wpcontent/uploads/2021/06/1-Informe-CIDH-Versio%CC%81n-Conjunta.final\_.pdf
- Louidor. W (2016) Las articulaciones del desarraigo en América Latina, El drama de los sin hogar y sin mundo. Ed. Pontificia Universidad Javeriana. Bogotá.

- https://doi.org/10.2307/j.ctv89 3gwg
- Mato, D. (2020). Las múltiples formas del racismo V desafíos que plantean a los sistemas de educación superior. Universidad Nacional Nordeste, Centro de Estudios prácticas Sociales. De discursos, 9 (13).https://doi.org/10.30972/dpd.9 134412
- Medina, R. M., y Jaramillo-Valverde, L. (2020). El COVID-19: Cuarentena y su Impacto Psicológico en la población. En; https://preprints.scielo.org/ind ex.php/scielo/preprint/view/45 2 https://doi.org/10.1590/SciELO Preprints.452
- Meneses Copete, Y. A. (2016). La etnoeducación afrocolombiana: conceptos, trabas, patriarcado y sexismo. A propósito de los 20 años de la Ley General de Educación 115 de 1994. Revista Historia de la Educación Latinoamericana, 18(27), 35-66. https://doi.org/10.19053/0122 7238.5508
- Navarrete, M. C. (2001). Cimarrones y palenques en las provincias al norte del Nuevo Reino de Granada siglo XVII. Revista Fronteras de la Historia, 6, 97-126. https://doi.org/10.22380/2027 4688.703

- Navarrete, M. C. (2011). Los cimarrones de la provincia de Cartagena de Indias en el siglo XVII: Relaciones, diferencias y políticas de las autoridades. RITA: Reveu Interdisciplinaire des travaux sur les Amériques, Paris, (5), 1-19.
- RIMIPS (centro latinoamericano para el desarrollo rural) Los hogares rurales en el Huila, los más afectados por la pandemia en Colombia. abril 30, 2021. Extraído de: https://www.rimisp.org/noticia/los-hogares-rurales-en-el-huila-los-mas-afectados-por-la-pandemia-en-colombia/
- Rebolledo Cortés, H. S. (2018). Interculturalidad y educación superior en Colombia: análisis de las comunidades indígenas. Master's thesis, Buenos Aires: FLACSO. Sede Académica Argentina. Disponible en: https://repositorio.flacsoandes. edu.ec/handle/10469/15665
- Rodríguez Morales, M. M. (2010). invisibilidad estadística La étnico-racial negra, afrocolombiana. raizal palenguera Colombia. en Trabajo Social, (12),89-99. Recuperado partir de a

- https://revistas.unal.edu.co/ind ex.php/tsocial/article/view/189 70
- Santana-Perlaza, G. (2021). El Charco: geografía del terror y economía de la muerte, revista digital Diáspora, extraído de: https://diaspora.com.co/el-charco-narino-geografia-del-terror-y-economia-de-la-guerra-y-la-muerte/
- Santos, B. D. S. (2018). Justicia entre saberes: Epistemologías del Sur contra el epistemicidio. Ediciones Morata.
- Santos, B. D. S. (2021). Colombia en llamas: el fin del neoliberalismo será violento. Extraído de: https://www.clacso.org/colomb ia-en-llamas-el-fin-delneoliberalismo-sera-violento/
- Wabgou, M. (2012). Movimiento social Afrocolombiano, negro, raizal y palenquero: El largo camino hacia la construcción de espacios comunes y alianzas estratégicas para la incidencia política en Colombia. Instituto Unidad de **Investigaciones** Jurídico-Sociales Gerardo Molina -UNIJUS, Ed. Universidad Nacional de Colombia.